**基督徒是否能支持戰爭？**
歐祈人

當年越南戰爭曾造成美國社會的動亂，很多美國人會問：基督徒是否能支持戰爭？當越戰結束後，我還在唸大學，曾對這個問題有過掙扎，正好發現到馬丁路德曾提出「軍人是否也能得救」的看法。透過他對聖經的解釋我被他說服，並接受從事軍職是很好的呼召，之後我就擔任海軍軍牧，全心支持那些有此呼召的人，以此來保護家人、鄰舍、財產、國家···等等。16世紀的宗教改革也是一個社會動亂的時代，加上他們面對從南邊來的侵略者所帶來的巨大危險，因此人們對很多的事情產生疑問。馬丁路德在他很多的著作中，都曾討論這些問題但面對當今的世界局勢，本文將專注於「軍人是否也能得救」（1526年）和「論抗土戰爭」（1529）這兩篇文章的論述。[[1]](#footnote-2)

馬丁路德寫下「軍人是否也能得救」來回覆提出疑問的軍人，引用並解釋很多的經文，也特別強調施洗約翰回覆軍人的答案（軍人問施洗約翰怎樣結出與悔改的心相稱的果子）：施洗約翰沒說不要從事軍職，反而說「不要以強暴待人，也不要訛詐人，自己有錢糧就當知足。」（路加福音三8～14）。路德有提到並接受從事軍職是很好的呼召，但若未能心存善念，就容易成為禍害。所以遵守施洗約翰的勸勉是很重要的。不要利用那個呼召職權來行惡。雖然戰爭看起來似乎並非愛心的善行，但卻是上帝要給這個世界的政府和軍人重要的責任。所以路德寫下：

**現在，殺戮和搶劫似乎不是一種愛的行動，因此單純的人不會認為這是一個基督徒要做的事。但在真理裏，這卻是愛的行動。例如：一個好醫生有時發覺那人病得太重，太嚴重，他就必須切除或去掉病人的一隻手、腳、耳朵、眼睛，來救回身體。從被他切去的器管角度來看，他像是一個殘忍和毫無慈心的人；但從那位醫生要救回的身體角度來看，他卻是一個好人，一個忠誠的人，並做了一件好事，一件基督徒應該作的事，這是就事件本身來說。同樣，當我想到軍人履行他的職分，而懲罰惡者，殺戮惡人和製造那麼多苦難，這像是非基督徒所為，完全違背了基督徒的愛。但當我想到它如何保護到善良的人，保護和維持妻子、兒童、房屋和農田、財產、尊榮以及和平時，我就明白這工作的寶貴和神聖之處；而我也觀察到，切除一隻腳或一隻手，好使身體或許不致壞死；如果一把劍並非用守衛以維持和平，世界就會因此失去和平而被毀。因此，這樣的戰爭只是短暫失去和平，為要防止失去一個永恆和不可測度的和平；即是以一個小小的不幸來防止一個大型不幸的發生.**

**其他人討論戰爭時，都說我是大災難，這是真確的，但他們也因考慮戰爭防止了多大的災難。如果人們都是良善和渴望維持和平的，戰爭就是世上最大的災難。但事實上人不都想維持和平，他們搶劫、偷竊、殺戮、對婦女和兒童施暴、奪走財產躲和尊榮，那你會怎樣做？戰爭讓人失去少許和平，對於普及世界性地失去和平，刀劍則須為此設限，否則會摧毀所有人。**

**這就是為何上帝給予刀劍那麼崇高的榮譽，並說是祂親自設立的（羅十三1）。祂不想人去聲稱或認為刀劍是他們發明或設立的，因為揮動刀劍和用刀劍作殺戮的，不是人的手，而是上帝的手。再者，不是人，而是上帝去施行絞刑、痛苦、斬首、殺戮和打鬥；所有都是上帝作為和審判。**

**總之，思想到軍人的職分，我們不能集中於殺戮、縱火、打鬥、擊打、奪取等等，這等於小孩運用他們有限和受約束的眼光去看一個外科醫生在截肢，卻看不見他是為了拯救整個身體而這樣做。所以，同樣，我們必須用成年人的眼光去看軍人的職分或那刀劍，看到為甚麼這職分要殺戮有和行為殘忍，然後，它就會證明自己本身是一個神聖的職分，對世界來說是有需要和有用的，就像吃、喝及其他的工作一樣。**

**有些人濫用這職分，純粹因為他們喜歡，就打人和作不必要的殺戮。但這只是人的錯，並不是職分的問題。因為，哪有一個字職分，或工作或任何如此好的東西，會不被任性和邪惡的人濫用？他們就像一個瘋狂的醫生，純粹因他喜歡，就不必要地切除一隻健康的手。事實上，他們自己就是普世和平所失去的一部分，一定要用戰爭和刀劍去預防和迫使他們和平。那些展開不必要戰爭的會被打到；這事常常發生，之前亦發生過。最終，他們不能逃避上帝的審判和刀劍，上帝的公義最終會尋獲他們，擊打他們，正如在農民起義上發生的。**[[2]](#footnote-3)

以上是路德在「軍人是否也能得救」的重點，我們現在再看他的「論抗土戰爭」。在此著作中路德依照現實情況，有時反對戰爭，有時支持戰爭。[[3]](#footnote-4) 他反對一個領袖開啟一個戰爭或者為這些理由戰爭：「為獲取更大的榮耀和風光、財富、擴大疆土，或者出於憤怒和復仇及其他諸如此類的緣故而被迫投入戰爭。」[[4]](#footnote-5) 他也特別反對十字軍的這種戰爭，因為十字軍是以聖戰為名，又被屬靈的領袖（教皇、牧者、等）帶領，所以十字軍的戰爭是完全反對基督（約十八36）：「想一想十字軍和贖罪券以及十字軍稅給我們帶來的所有傷心事和苦難吧。基督徒因這些事情而被鼓動起來舞刀弄劍，去打土耳其人，他們本該用基督正道和祈禱去對付魔鬼及不信上帝的人。」[[5]](#footnote-6)

牧者用屬靈的武器就是禱告和神的話來實行屬靈戰爭（弗六17～18）。路德認真的分辨屬靈的領袖和這個世界政府的領袖、屬靈的戰爭和政府所帶領的戰爭。上帝將他的話和禱告交給屬靈領受者和基督徒，但是刀劍（這世界的武器）是被上帝交給這世界的政府（羅十三），就託付給政府保護百姓的這個沉重責任，就是上帝所賜的，但如果一個領袖沒有承擔這個責任，那個領袖就算違背上帝。被侵略的時候，皇帝的職責就是要戰爭：「作為上帝任命的合法統治者，他有責任保衛他們。」[[6]](#footnote-7) 百姓的工作就是要聽皇帝的話去參戰。在這種狀況下，路德勸勉人要好好的為戰爭做準備：「我們就要武裝自己，作好準備」。[[7]](#footnote-8)

很有趣的是，路德觀察到屬靈戰爭和這個世界的戰爭能夠同時發生，以及禱告（有悔改為首先的禱告）和上帝道的工作需要凌駕基督徒的回應。殺人和謊話是邪惡侵略戰爭的靈，並且魔鬼是隱藏在這殺人跟謊言的靈後面（約八44），所以我們需要以禱告和神的話打敗魔鬼；而軍人則是用刀劍來加入戰爭。[[8]](#footnote-9) 馬丁路德強烈勸勉在國家戰爭的時候，基督徒應該不斷地迫切地禱告，他寫下 ：

**應最勤勉地勸導他們禱告，告訴他們這樣的禱告蒙上帝悅納，上帝命定它，並允諾加以垂聽，沒有人可以對其禱告加以輕視或懷疑，而是堅信它將被聆聽。[[9]](#footnote-10)**

1. 路德文集（第五卷），葉泰昌主編（香港：香港路德會文字部，2019年），239-284頁與285-332頁。 [↑](#footnote-ref-2)
2. 路德文集（第五卷），246-248頁。 [↑](#footnote-ref-3)
3. 路德文集（第五卷），291頁。 [↑](#footnote-ref-4)
4. 路德文集（第五卷），313頁。 [↑](#footnote-ref-5)
5. 路德文集（第五卷），314頁。 [↑](#footnote-ref-6)
6. 路德文集（第五卷），312頁。 [↑](#footnote-ref-7)
7. 路德文集（第五卷），328頁。 [↑](#footnote-ref-8)
8. 路德文集（第五卷），307頁。 [↑](#footnote-ref-9)
9. 路德文集（第五卷），301頁。 [↑](#footnote-ref-10)